**LA OSADIA.**

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 05 de Abril de 2016.

1. Sé más, sé más atrevido, ¡aprende cómo reconocer la fecha! Hermandad, 380.
2. El juicio de los frívolos gira como una rueda. El osado pide un arco; él mismo irá a buscar el ave. Iluminación, I: X: 2; Hojas del Jardín de Morya II, 62.
3. La osadía del espíritu es el comienzo del ascenso. Las manifestaciones de la verdadera osadía le señala al espíritu como afirmar la unidad de medida y la dirección de todas las acciones ya que la osadía no admite pusilanimidad. La osadía erradica todas las tendencias hacia la traición. Cualquiera que haya realizado en su espíritu la verdadera osadía conoce la belleza del Servicio. El osado conoce el sendero del logro y no le teme a nada. Su vida está llena de devoción a la Jerarquía. Todo colaborador puede reflexionar sobre la belleza de la osadía ardiente, ya que la osadía libera al espíritu de todas las cadenas terrenales. El osado no le teme a la soledad por que en su espíritu él se siente vinculado a la Jerarquía de la Luz. El osado sabe que el júbilo del espíritu está contenido sólo en el logro. El osado no necesita de reconocimiento humano ya que su logro es una corona que se tejió sola con trabajo y esfuerzo. Únicamente los héroes del espíritu conocen la verdadera realización. Así, el osado estará libre de egoísmo. Él conoce el verdadero Servicio para el bien de la humanidad. Recordemos la osadía en el sendero del Mundo Ardiente. Mundo Ardiente III, 55.
4. Precisamente, sin temor y tanto como sea posible hacer las cosas por uno mismo. La manifestación de la responsabilidad personal es acertada. No milagros, no citas de nadie, no acciones sino una afirmación fortalecida por ejemplo personal. Hasta un error por haberse atrevido se remedia más fácilmente que un mascullar despreciable. Comunidad de la Nueva Era, 48.
5. Únicamente estando solo, prescindiendo de las posesiones, manteniéndose firme y sin perturbarse, sin lamentar su destino, es que el hombre firme se regocija.

 De este modo Nosotros debemos comenzar la traducción de Nuestro antiguo Libro de la Osadía.

 Cuando un niño juega con un gato recién nacido, su madre se regocija de su valentía, incapaz de darse cuenta de que el gato aún es ciego. Cuando un joven juega con el alma de un compañero, los espectadores se asombran ante su osadía, sin darse cuenta de los impedimentos que atormentan al alma infeliz. Cuando un hombre denuncia a una asamblea de jueces, los testigos admiran su coraje, sin saber que la osadía de su amenaza ha sido comprada con el sonido metálico del oro. Cuando un envejeciente se consuela burlándose de la muerte, sus amigos quedan encantados, inconscientes de que ha disfrazado su miedo con su máscara de burla.

 Con frecuencia la gente no nota la verdadera osadía, pues en su esencia es inusual. Pero el corazón temblará en respuesta a lo inusual.

 ¿Dónde estás conquistador? ¿Dónde estás transformador del temblor en un salto hacia la luz? ¡Escucha, tú el osado! En la profundidad de la noche yo me acercaré a bendecir tus sandalias. Esparciré tu almohada con chispas de luz, para que el sueño del osado sea como la combinación de sonidos del laúd, cuando las siete cuerdas son bañadas en misterio. El sueño del osado es como la calma antes del torbellino, cuando aún las hojas más delgadas de la hierba no se han movido.

 ¿Acaso el rugido del león pone los mundos a temblar? No. La osadía se despierta y el loto real de los espíritus se rebela. Hermanos, ¡reunámonos en el recibidor del gozo! La flor se ha abierto; alzada está la gran rueda. Nuestro Gozo desciende a los mundos inferiores y se alza hacia los hermanos de lo Supermundano.

 Cantamos al osado nuestra mejor canción. Agni Yoga, 10.

1. Es necesario entender la claridad de pensamiento y aplicarla al futuro – así será posible evitar asperezas de formas en las acciones. Uno no debería imitar a otros. Precioso es cada grano de decisión para actuar. Yo deseo saturarte con atrevimiento. Es mejor ser considerado inusual que ser vestido con el uniforme de la trivialidad. Es necesario leer Mis Enseñanzas. Es necesario esforzarse en la aplicación de ellas en cada acto de la vida y no sólo en los días de guardar. Dite a ti mismo: “¿Será posible esforzarse en las mañanas y ser un loro al anochecer?”. Comunidad de la Nueva Era, 80.
2. El piar de los pájaros ha perturbado el momento de descanso. ¿Por qué en las horas de la mañana los pájaros están tan tensos en su esfuerzo? Osan, alcanzo a oír el alabo a la osadía. Pero nadie les informó que su canción usual no aumentaría su osadía. La oscuridad se encoge, ensordeciéndose en su banalidad. La oscuridad no puede soportar la osadía de la luz. Agni Yoga, 11.
3. Tú podrías encontrarte con gente apurándose con sus logros y ellos podrían pensar que Nosotros somos lentos. Pero llévalos bajo el cielo nocturno y señálales el esplendor de los incontables Mundos. Di, El Señor te conduce hacia esta creatividad. ¿Será posible ser lento en este gran sendero? Nosotros debemos prepararnos a ser co-creadores. Es necesario conservar y multiplicar las semillas de la conciencia porque el Mundo está sostenido por el poder de la conciencia. No existe poder que resista a una conciencia purificada de egoísmo. Uno puede prepararse a cruzar todos los puentes con una conciencia ardiente la que está sincronizada con el pulso del Cosmos y la que, en la semilla de su espíritu, responde a todos los temblores de la Tierra y conoce la verdad de los pueblos. Uno puede aplicar todos los poderes sagrados del corazón al convertirse en co-creador con los Resplandecientes Logos al conquistar la muerte. Pero hasta que semejante desafío no esté implantado en el corazón, la conciencia no podrá crecer infinitamente en esta dirección. Nosotros la llamamos la Via Reale. En consecuencia, ¡Fiat Rex es donde el espíritu, reverenciando a la Jerarquía, se atreve! Jerarquía, 203.
4. El auto-perfeccionamiento es Luz. La auto-indulgencia es obscuridad. Uno puede así construir la vida como si cada día fuera el último. Pero uno puede iluminar tanto su vida que cada hora será un nuevo comienzo. Así puede uno reconstruir la existencia terrenal bajo sus mismos ojos. Sólo de esta manera se volverán perceptibles las preguntas del futuro y la comprensión del perfeccionamiento ardiente. Hay que ser audaz y atrevido para reconstruir la vida de acuerdo con las nuevas acumulaciones. Mundo Ardiente I, 308.
5. Las antiguas profecías dicen: “Cuando todo se vuelva obscuridad, entonces la gente considerará que todo le es permitido.” En realidad la obscuridad vuelve loca a la gente. El arrojo no es locura. Cualquiera que sea osado es porque está consciente de las posibilidades ordenadas, pero el loco manifiesta oposición a la ley de la Existencia. Existe una línea demarcatoria muy tenue entre la osadía y la locura. Para encontrar este límite se necesita de la antorcha del corazón. Una vez uno ha entrado en los dominios de la locura, uno difícilmente podrá salir de ella y volverse osado con sabiduría. Los Rishis fueron osados; los santos fueron osados; pero ellos no admitieron la locura, porque la locura es espantosa. Esta conduce a la obsesión, con todas sus tenebrosas consecuencias. Que terrible es la imagen de la entidad obsesora tratando de expulsar del cuerpo al vehículo sutil. No puede haber nada más espantoso que el espectáculo de dos cuerpos sutiles disputándose un cascarón terrenal. Mundo Ardiente II, 417.
6. Frecuentemente Nosotros, aconsejamos acción. Cuando tú les escribes a los amigos, aconséjales a que actúen. Al momento las fuerzas de la naturaleza están muy tensas. Aquel que huye se tropezará, más el que está firme encontrará nuevas fuerzas. Nosotros, ayudamos a los atrevidos y en Nuestra Morada todos actúan. Una nueva tensión no será agotadora sino renovadora. Supramundano III, 73.
7. Urusvati sabe que la intolerancia es la hermana de la ignorancia. Una amplia tolerancia engendra mentes abiertas de las cuales emanan los desafíos. Los esfuerzos más fuertes requieren de conocimiento-directo y también de una equilibrada mente-abierta. Es imposible aceptar al Mundo Supramundano sin estos dos fundamentos. El conocimiento-directo puede susurrarle al corazón, pero el cerebro debe también aceptar la posibilidad que el Mundo Supramundano existe.

 Muchas veces se ha dicho que el ser humano es colaborador de la creación. Precisamente eso es así. Cada pensamiento imprime una imagen mental. Esta creatividad es indestructible y ya es momento de que la gente se dé cuenta de su responsabilidad para este trabajo creativo.

 Muchas dañinas y frívolas obstrucciones mentales contaminan el espacio. Usualmente la gente no cree que sus débiles pensamientos pudieran dejar alguna huella en el espacio, pero hay que recordarles que aun un sentimiento fugaz puede registrar allí su indeleble hieroglífico.

 Únicamente una comprensión total de lo que significa el pensamiento puede conducirnos a un luminoso desafío. No pienses que esta palabra tiene algo en común con la palabra audaz; en la audacia hay rudeza, más el desafío superior es siempre benevolente. Este abre los caminos a la belleza y a la creatividad mental.

 Hay que proteger todo hermoso pensamiento. Dejar que este se expanda en el espacio. Este es un verdadero regalo a la estructura del Universo. Más la gente debe empezar a pensar en el Mundo Supramundano como algo natural y sentir que este está involucrado en la vida diaria.

 Nosotros hablamos de la rutina diaria como un vínculo constante a lo Supramundano, el que tiene su lugar en la vida diaria. El perder la comprensión de esto puede ser una fuente de mucha congoja.

 El Pensador solía decir, “El darse cuenta de lo Supramundano no llega sólo desde el exterior, sino que también se origina en nuestro interior. Que el signo del desafío brille en el corazón.”. Supramundano I, 714.

1. Preguntarán: “¿Quién le dio derecho a osar?” Diga: “Nosotros osamos por el derecho de la evolución. El derecho de la evolución está inscrito con flama en nuestros corazones. No se nos puede privar de la verdad de la inmutabilidad del ascenso. Ya sea entre las multitudes como en la soledad, sabemos nuestro derecho innegable. Podemos afirmar que sólo los ciegos son incapaces de percibir la dirección de la evolución. Pero cuando la puerta del conocimiento se perfila distintivamente, no es difícil esforzarse por salir de la oscuridad”.

 ¡Osadía! ¿Debería uno entenderla como una parte desatendida y relacionada con el logro? ¿No debería ser la osadía nuestra comida de todos los días, y nuestra vestimenta para todos los pensamientos? ¿No se volverán transparentes las paredes de la prisión? ¿Y no se derretirá el sello de los rollos de escrituras para los osados?

 Al recomendar la osadía, Nosotros le ofrecemos el camino más simple. El corazón conoce la verdad de este camino. En la actualidad, uno no puede señalar ningún otro.

 ¡Demuestre osadía! Hay muchas confrontaciones en el mundo, pero sólo en la flama es que se puede forjar la base de un nuevo mundo. ¡Herrero, sostenga con firmeza el martillo! Agni Yoga, 49.